
Predigt an Heiligabend in der Johanneskirche/ Michael Paul 

Thema: „Das Licht scheint in die Finsternis!“  

 

Liebe Festgemeinde, 

„das Licht scheint in die Finsternis“. So beschreibt das Johannesevangelium 

Weihnachten. Und wir wissen alle: Das Licht siegt. Wo Licht und Dunkelheit 

zusammentreffen, gibt es nur einen Sieger: Das Licht! Martin Luther King sagt 

es so: „Finsternis kann keine Finsternis vertreiben. Das gelingt nur dem Licht.“ 

Johannes wagt dieses Ereignis von Weihnachten so zu deuten: Das Licht Gottes 

überwindet all unsere Dunkelheit, wie finster sie auch sei.  

Der Pfarrer, Arzt und Maler Dr. Kurt Reuber malte an Heiligabend 1942 in ei-

nem Bunker im Kessel von Stalingrad seine berühmte Madonna. (Bild zeigen) 

Seit 1983 hängt die Zeichnung in der Kaiser-Wilhelm-Gedächtniskirche in Ber-

lin. 

Mit diesem ergreifenden Bild wollte er seinen Kameraden an der Ostfront in ih-

rer verzweifelten Lage Freude und Hoffnung in dunkelster Zeit schenken. Er 

schrieb: „Als ich die Weihnachtstür, die Lattentür unseres Bunkers, öffnete und 

die Kameraden eintraten, standen sie wie gebannt, andächtig und ergriffen 

schweigend vor dem Bild an der Lehmwand, unter dem ein Holzscheit brannte, 

und gedankenvoll lasen sie die Worte: „Licht – Leben – Liebe.“  

Kurt Reuber starb 1944 in russischer Gefangenschaft. Mit der letzten Maschine 

nahm ein schwerkranker Kommandeur die Madonna mit nach Deutschland. Zu 

der Madonna schrieb Reuber: „Das Bild ist so: Kind und Mutterkopf zueinander 

geneigt, von einem großen Tuch umschlossen, Geborgenheit und Umschlie-

ßung von Mutter und Kind. Mir kamen die Worte: Licht, Leben, Liebe. Was soll 
ich dazu noch sagen? Wenn man unsere Lage bedenkt, in der Dunkelheit, Tod 
und Hass umgehen und unsere Sehnsucht nach Licht, Leben und Liebe in je-

dem von uns so unendlich groß ist!“   

Liebe Gemeinde, das ist für mich Weihnachten zuerst: „Licht – Leben – 

Liebe“. Davon zeugt auch das Johannesevangelium mit seiner ganz besonderen 

Weihnachtsdeutung. Ich lese aus dem ersten Kapitel des Johannesevangeliums:  

 

5 Und das Licht scheint in die Finsternis, und die Finsternis hat´s nicht er-

griffen. 9Das war das wahre Licht, das alle Menschen erleuchtet, die in diese 

Welt kommen… 11Er kam in sein Eigentum; und die Seinen nahmen ihn nicht 

auf. 12Wie viele ihn aber aufnahmen, denen gab er Macht, Gottes Kinder zu 

werden: denen, die an seinen Namen glauben…14Und das Wort ward 

Fleisch und wohnte unter uns, und wir sahen seine Herrlichkeit, eine Herr-

lichkeit als des eingeborenen Sohnes vom Vater, voller Gnade und Wahrheit. 

 

Drei Gedanken aus diesem Text möchte ich nachgehen: 1. Das Licht scheint in 



die Finsternis; und die Finsternis hat´s nicht ergriffen.“  Ist es so? Scheint das 

Licht von Weihnachten in die Finsternisse unseres Lebens? Hat dieses Licht die 

Kraft, auch unsere Finsternisse zu überwinden, sie Licht zu machen? Von den 

Hirten haben wir es vorhin gehört, dass dieses Licht von der Krippe her ihr Le-

ben offenbar erleuchtet hat. „Sie kehrten wieder um, priesen und lobten Gott 

für alles, was sie gehört und gesehen hatten.“ (Lk.2,20) Dieses Licht wirkt, 

verändert Augen, verändert Herzen! 

Hingegen kann keine Finsternis unseres Lebens dieses Licht, das Gott uns in Je-

sus entzündet hat, auslöschen. So sagt es Johannes: „Und die Finsternis hat das 

Licht nicht ergriffen“. Ja, in diesen Tagen scheint es uns so, als würden Hass 

und Gewalt, Tyrannen mit ihren Machtgelüsten oder auch unsere eigenen Fehler 

und Sünden die Oberhand behalten, als würde die Finsternis doch das Licht be-

siegen. Aber es ist anders: Gottes Licht, Gottes Geschenk an uns, „Licht, Leben, 

Liebe“, wirkt viel tiefer. Gott verlässt den Himmel, um ganz bei Dir und mir zu 

sein. Er kommt zu uns, spart die finstersten Ecken unseres Stalls nicht aus, will 

in unseren Herzen geboren sein und alles Dunkel vertreiben. Liebe ohne Wenn 

und Aber. Du darfst sein, welch ein Segen. Gott bei Dir, in Deiner Angst, in 

Deiner Krebserkrankung, in Deinem Streit und Deiner Ohnmacht zu lieben.,  

Keine Schuld kann Dich mehr binden. Kein Hass kann Dich mehr zwingen! 

Kein Ort mehr, wo Du alleine wärst, ohne Hilfe, ohne Hoffnung. Was für eine 

Botschaft! Und das heißt auch: Keiner muss mehr bleiben, wie er/sie ist. Wir 

dürfen ablegen, was belastet, aufbrechen aus Hass, Egoismus und Angst. Han-

nah Arendt, die jüdische Philosophin, blickte mit einiger Faszination auf die 

christliche Religion und ebenso auf die Weihnachtsnacht, auf diesen Jesus von 

Nazareth: Er brach mit der herrschenden Vergeltungslogik seiner Zeit und 

machte die Vergebung zum Leitprinzip. Niemand müsse sich nun in seinem Op-

fersein verbunkern. Vergebung als Möglichkeit, aus Opferexistenz herauszu-

kommen.  

Karl Rahner sagt: Gott hat sein letztes, sein tiefstes, sein schönstes Wort im 

fleischgewordenen Wort in die Welt hineingesagt, ein Wort, das nicht mehr 

rückgängig gemacht werden kann, weil es Gottes endgültige Tat, weil es Gott 

selbst in der Welt ist. Und dieses Wort heißt: „Ich liebe dich, du Welt und du 

Mensch.“  

 

Und mein zweiter Gedanke zu diesem Text: Johannes schreibt: „Er kam in 

sein Eigentum; und die Seinen nahmen ihn nicht auf.“ Das Licht der Liebe 

Gottes scheint: Aber Gottes Menschen sagen: „Kein Bedarf! Danke!“, verschlie-

ßen sich und machen ihre Rollos runter. 

Das ist schon eine heftige Aussage im Text: Gott öffnet sich dieser Welt voll 

und ganz, gibt sich hin, umschließt sie mit ganzer vertrauensvoller Liebe und 

Vergebung. Aber „die Seinen“ nehmen ihn nicht auf.  



Vielleicht kann man es auch so sagen: So viel Menschen halten lieber an ihrem 

alten Dasein fest. Die Neuanfänge bleiben bei ihnen aus. Das Kind in der Krippe 

darf nicht an ihr Herz heran. Das mag in der stolzen Haltung geschehen: Ich 

brauche doch keine Hilfe. Oder es mag aus Resignation geschehen und aus 

Angst: Wenn ich mir nicht selbst helfe, hilft mir keiner.  

„Die Seinen nahmen ihn nicht auf!“ Hier beginnt die Bibel zu stöhnen! Das ist 

bitterer Schmerz: Das Höchste unseres Lebens, Gott, gibt sich uns hin. Wir aber 

schotten uns ab, lassen uns nicht berühren, nehmen uns nicht die Zeit, hinzuse-

hen, nachzudenken, uns berühren, uns lieben zu lassen. 

 

Aber, liebe Weihnachtsgemeinde, es gibt auch das Andere - mein dritter Ge-

danke zum Text –: Es gibt sie, die ihn aufnehmen, sich berühren, annehmen, lie-

ben lassen. So heißt es: „Denen aber, die ihn aufnahmen, gab er Macht, Gottes 

Kinder zu werden.“ Was ist das für eine Macht? Eine andere als die der Tyran-

nen. Die Macht, Gottes Kind zu werden. Das kann heißen: Ermutigt, ermächtigt 

von Gottes Weihnachtsliebe in eine Gegenbewegung eintreten, gegen das, was 

sich bei mir eingeschlichen, verfestigt hat. Dass ich mich habe kleinmachen las-

sen: Du bist nicht gut genug, nicht schön genug, nicht klug genug. Schau hin zur 

Krippe: Dietrich Bonhoeffer sagt in einer Predigt: „Wo die Menschen sagen 

„verloren“ – da sagt er „gefunden“; wo die Menschen sagen „gerichtet“, da 

sagt er „gerettet“, wo die Menschen sagen „nein – da sagt er „ja“. Wo die Men-
schen ihre Blicke gleichgültig oder hochmütig wegwenden, da ist sein Blick von 

einer Glut der Liebe wie nirgend sonst.“   

„Macht, Gottes Kinder zu werden“: Was kann das noch heißen? Wer Gottes 

Vergeben und seine Liebe erfährt, der kann nicht mehr auf dem alten Weg des 

Wie-du-mir,-so ich dir voranschreiten. Christus ist die Speerspitze unseres Le-

bens gegen jeden Hass und jede Unversöhnlichkeit und jede Verachtung irgend-

eines Menschen. So sagt es die Jüdin Etty Hillesum, die in schlimmster Zeit des 

Nationalsozialismus den Hass der Nazis erlebt hat. Sie aber lebte im Gebet, und 

wird von dem, was sie in Stille und Gebet erfährt, verwandelt. Gott ist Liebe! 

Darum schreibt sie in ihr Tagebuch: „Ich kann nicht mehr hassen. Nicht einmal 

mehr hassen, die mich hassen.“ Wer dieses Kind in sein Herz hineinlässt, emp-

fängt Hilfe, alte Wunden zu überwinden. 

Ihr Lieben, oft heißt es ja, das größte Geschenk sei das Leben. Nur ist es ein Ge-

schenk, das immer aufs Neue ausgepackt und entfaltet und bestaunt sein will. 

Weihnachten ist die beste Gelegenheit dafür. Packe das JA aus, das Dir in die-

sem Kind geschenkt wird. Jeden Tag. Licht, Leben, Liebe. Amen.  



 

 

  

 


